
1 

 

  



2 

– MADRE AMABLE –  
Mater Amabilis (5 de diciembre) 

 

Oración inicial 

Por la señal ✠ de la Santa Cruz, de nuestros ✠ enemigos, 

líbranos Señor ✠ Dios nuestro. En el nombre del Padre, y 

del Hijo ✠, y del Espíritu Santo. Amén. 

 

Señor, Dios nuestro, por un designio misterioso de tu 
providencia, completas lo que falta a la Pasión de Cristo 
con las infinitas penas de la vida de sus miembros; 
concédenos que, a imitación de la Virgen Madre dolo-
rosa, que estuvo junto a la Cruz de su hijo moribundo, 
así, nosotros permanezcamos junto a los hermanos que 
sufren para darles consuelo y amor. Por Jesucristo, 
nuestro Señor.  Amén. 

 

Para contemplar 

Lc 1,45–56: El Magníficat manifiesta humildad y amor. 
 
45  Bienaventurada la que ha creído, porque lo que le ha 
dicho el Señor se cumplirá».  
46  María dijo:  
«Proclama mi alma la grandeza del Señor, 47 se alegra 
mi espíritu en Dios, mi salvador; 48 porque ha mirado la 
humildad de su esclava.   



3 

Desde ahora me felicitarán todas las generaciones, 
49porque el Poderoso ha hecho obras grandes en mí: su 
nombre es santo, 50 y su misericordia llega a sus fieles 
de generación en generación.  
51 Él hace proezas con su brazo: dispersa a los soberbios 
de corazón, 52derriba del trono a los poderosos y enalte- 
ce a los humildes, 53a los hambrientos los colma de bie-
nes y a los ricos los despide vacíos.  
54Auxilia a Israel, su siervo, acordándose de la miseri-
cordia 55 -como lo había prometido a nuestros padres- 
en favor de Abrahán y su descendencia por siempre».  
56 María se quedó con ella unos tres meses y volvió a su 
casa. 
 

Otros textos para contemplar 

Salmo 66,5: “El Señor santificó su Tabernáculo”. 
Jn 19,23–27: “Ahí tienes a tu madre”. 
 

 

Para meditar 

Píldoras de Tradición 

San Luis María Grignon de Montfort nos recuerda que: 
María es “la más amable de las criaturas”. 
San Bernardo y san Alfonso María de Ligorio destacan, 
entre las muchas cualidades y atributos de la Virgen 
María, su ternura maternal hacia los Apóstoles, los 
discípulos y las Santas mujeres; hoy extrapolable en una 
ternura especial hacia todos los fieles, hijos suyos.  
 



4 

Meditación 

- Jesús nos dio a su Madre como Madre nuestra. 
- Madre amable, acogedora, de mirar misericordioso. 
- Aprender a tratar y amar más y mejor a Nuestra Señora. 

  

I. La Virgen se convirtió en Madre de todos los hombres 
en el momento en que consintió, libremente, en ser 
Madre de Jesús, primogénito entre muchos hermanos. 
Esta maternidad de María sobre nosotros es superior a 
la maternidad natural humana1 pues, al dar a luz corpo-
ralmente a Cristo, Cabeza del Cuerpo Místico, que es la 
Iglesia, engendró espiritualmente a todos sus miem-
bros, a todos nosotros, siendo Cristo la fuente de toda 
vida espiritual: "habiendo llevado en su seno al Vivien-
te, afirma el Concilio Vaticano II, María es Madre de to-
dos los hombres, en especial de los fieles"2. 

Cuando Cristo fue clavado en la Cruz, estaban 
junto a Él: María, su Madre; San Juan, el discípulo ama-
do; y algunas santas mujeres. Es entonces cuando el 
Señor dirigió a su Madre esas palabras que tanta tras-
cendencia han tenido y tendrán en la vida personal de 
cada hombre, y hoy y ahora están llamadas a tener den-
tro de cada uno de nosotros: “Mujer, dice a la Virgen, 
he ahí a tu hijo; luego dice al discípulo: ahí tienes a tu 
Madre”3. 

 
1 Cfr. R. GARRIGOULAGRANGE, La Madre del Salvador, p. 219. 
2 CONC. VAT. II, Const. Lumen gentium, 53. 
3 Jn 19, 27. 



5 

Impresiona y conmueve ver a Cristo olvidado de 
sí: de sus sufrimientos, de su soledad. Sobrecoge el 
inmenso amor a su Madre: no quiere que se quede 
sola; ve su dolor y lo asume dentro de su Corazón para 
ofrecerlo también al Padre por la redención de los 
hombres. Conmueve el gesto de Jesús para con todos 
los hombres, buenos y malos, incluso encallecidos por 
el pecado, representados en Juan. Nos da a su Madre 
como Madre nuestra. Jesús nos mira a cada uno, y nos 
dice: Ahí tienes a tu Madre, trátala bien, acude a Ella, 
aprovecha este don inefable. 

En aquellos momentos, cuando Jesús consumaba 
su obra redentora, María se unió íntimamente a su 
sacrificio por una cooperación más directa y profunda 
en nuestra salvación. La maternidad espiritual de la Vir-
gen Santísima fue confirmada por Cristo mismo desde 
la Cruz4. 

Ahí tienes a tu Hijo. "Ésta fue la segunda Nativi-
dad. María había dado a luz en la gruta de Belén a su 
Hijo primogénito sin dolor alguno; ahora da a luz a su 
segundo hijo, Juan, entre los dolores de la Cruz. En este 
momento padece María los dolores del parto, no sólo 
por Juan, su segundo hijo, sino por los millones de otros 
hijos suyos que la llamarán Madre a lo largo de los 
tiempos. Ahora comprendemos por qué el Evangelista 
llamó a Cristo su hijo primogénito, no porque tuviera 
más hijos de su carne, sino porque había de engendrar 

 
4 JUAN PABLO II, Enc. Redemptoris missio, 7-XII-1990, n. 23. 



6 

muchos otros con la sangre de su corazón"5; con un 
dolor redentor, lleno de frutos, pues estaba unido al sa-
crificio de su Hijo. Comprendemos bien que la materni-
dad de María sobre nosotros, siendo de un orden dist-
into, es superior a la maternidad de las madres en la 
tierra, pues Ella nos engendra a una vida sobrenatural y 
eterna. 

Ahí tienes a tu hijo. Estas palabras produjeron un 
aumento de caridad, de amor materno por nosotros, en 
el alma de la Virgen; en el corazón de Juan, un amor 
filial profundo y lleno de respeto por la Madre de Dios. 
Éste es el fundamento de una honda devoción a la 
Virgen. 

Podríamos preguntarnos qué lugar que ocupa la 
Virgen en nuestra vida. ¿La hemos sabido acoger como 
Juan? ¿La dejamos con frecuencia sola? ¿La llamamos 
muchas veces Madre, Madre mía...? ¿La tratamos bien? 

  

II. Maternidad quiere decir solicitud y desvelo por el 
hijo. Y esto se da en la Virgen por todos los hombres. 
Intercede por cada uno y obtiene las gracias específicas 
y oportunas que necesitamos. Jesús dice de sí mismo 
que es el Buen Pastor que llama a sus ovejas, a cada una 
por su nombre, nominatim6; algo parecido sucede con 
la Virgen, Madre espiritual de todo hombre y mujer en 

 
5 F. J. SHEEN, Desde la Cruz, Subirana, Barcelona 1965, p. 18. 
6 Cfr. Jn 10, 3. 



7 

particular. Lo mismo que los hijos son diferentes y 
únicos para su madre, así somos todos para Santa 
María. Ella nos conoce bien, nos distingue en la lejanía 
de cualquier otro, nos llama por nuestro nombre con un 
acento inconfundible. Su maternidad alcanza a la per-
sona entera, al cuerpo y al alma. Pero su acción mater-
nal, sobre el cuerpo también, está orientada "a restau-
rar la vida sobrenatural en las almas"7, a la santidad, a 
una identificación más perfecta con su Hijo. En esta ta-
rea maternal, la Virgen es la colaboradora por excelen-
cia del Espíritu Santo, Aquel que da la vida sobrenatural 
y la mantiene. 

Esta maternidad de María no es la misma para 
todos los hombres. María es Madre de un modo exce-
lente de los bienaventurados del Cielo, que ya no pue-
den perder la vida de la gracia. Es Madre de modo per-
fecto de los cristianos en gracia, porque éstos tienen la 
vida sobrenatural completa. Es Madre de quienes están 
alejados de Dios por el pecado mortal, con los que ejer-
ce su misericordia continuamente para atraerlos a la 
amistad con su Hijo; por eso, la Virgen es nuestra mayor 
ayuda en todo apostolado. Nuestra Señora es también 
Madre de aquellos que incluso no están bautizados, ya 
que están destinados a la salvación, pues Dios quiere 
que todos los hombres se salven y lleguen al conoci-
miento de la verdad8. 

 
7 Cfr. CONC. VAT. II, Const. Lumen gentium, 61. 
8 Cfr. J. IBAÑEZ-F. MENDOZA, La Madre del Redentor, pp. 237238. 



8 

La Virgen, Madre por excelencia, tiene siempre 
para nosotros una sonrisa en los labios, un gesto acoge-
dor, una mirada que invita a la confianza; siempre está 
dispuesta a entender lo que ocurre en nuestro corazón; 
en Ella debemos descargar las penas, aquello que más 
nos pesa. Ella se hace querer por todos, es amable por 
excelencia: "se hizo toda para todos; a los sabios y a los 
ignorantes, con una copiosísima caridad, se hizo deu-
dora. A todos abre el seno de la misericordia, para que 
todos reciban de su plenitud: redención el cautivo, cu-
ración el enfermo, consuelo el afligido, perdón el peca-
dor"9. 

Especialmente en las dificultades, o cuando no 
tenemos los medios que necesitamos, en las tentacio-
nes, en posibles momentos de desvarío, debemos acu-
dir confiadamente a Ella: Madre, Madre mía: ¡muestra 
que eres Madre! Lo hemos dicho tantas veces… Repíte-
selo hoy: Monstra te esse matrem! 

Quizá en alguna ocasión nos encontremos enfer-
mos del alma, y acudiremos a Ella Salus infirmorum, 
salud de los enfermos con la seguridad de no ser recha-
zados. Ninguna experiencia, por dura y negativa que 
pueda ser o parecer, nos debe desalentar. Siempre en-
contraremos en Ella a la Madre amable, acogedora, de 
mirar misericordioso, que nos recibe con ternura y faci-
lita incluso hace más corto el camino que perdimos. Y si 
arrecian las dificultades, en el alma o en la vida corrien-

 
9 SAN BERNARDO, Homilía en la octava de la Asunción, 2. 



9 

te, la llamaremos con más fuerza, y se dará prisa para 
protegernos. "¡Madre! Llámala fuerte, fuerte. Te escu-
cha, te ve en peligro quizá, y te brinda, tu Madre Santa 
María, con la gracia de su Hijo, el consuelo de su regazo, 
la ternura de sus caricias; y te encontrarás reconfortado 
para la nueva lucha"10. 

  

III. Y desde aquel momento, el discípulo la recibió en su 
casa11. ¡Cómo envidiamos a Juan! ¡Cómo se llenó de luz 
aquel nuevo hogar de Santa María! "Los autores espiri-
tuales han visto en esas palabras, que relata el Santo 
Evangelio, una invitación dirigida a todos los cristianos 
para que pongamos también a María en nuestras vidas. 
En cierto sentido, resulta casi superflua esa aclaración. 
María quiere ciertamente que la invoquemos, que nos 
acerquemos a Ella con confianza, que apelemos a su 
maternidad, pidiéndole que se manifieste como Madre 
nuestra (Monstra te esse Matrem. Himno litúrgico Ave 
maris stella)"12. 

Quizá podría ser éste el propósito para hoy, un 
día más de la Novena a Nuestra Madre: contemplar a 
María en casa de Juan, ver la extrema delicadeza que 
tendría con la Madre de Jesús, las confidencias llenas 
de intimidad... Y meterla nosotros en la propia vida: 
mirarla como la miraba el discípulo amado, acudir a Ella 

 
10 J. ESCRIVA DE BALAGUER, Camino, n. 516. 
11 Jn 19, 27. 
12 J. ESCRIVA DE BALAGUER, Es Cristo que pasa, 140. 



10 

en todo con confianza filial, quererla al menos como la 
quiso Juan. ¡Qué fácil es querer a Santa María! Nunca, 
después de Jesús, ha existido ni existirá criatura alguna 
más amable. Se ha dicho de María que es como una 
sonrisa del Altísimo. Nada defectuoso o imperfecto o 
inacabado encontramos en su ser. No es alguien lejano 
e inaccesible: está muy cerca de nuestra vida de todos 
los días, sabe de nuestros ajetreos, de lo que nos pero-
cupa, de lo que necesitamos... No temamos excedernos 
en nuestro amor a María, pues nunca la amaremos 
como la Santísima Trinidad, que la amó hasta hacerla 
Madre de Cristo. No temamos excedernos, porque sa-
bemos que Ella es "un regalo del Corazón de Jesús mori-
bundo"13. 

El Señor desea que aprendamos a quererla siem-
pre más; que tengamos con Ella los detalles de delica-
deza y de amor que Él hubiera tenido en nuestro caso: 
jaculatorias, mirar con frecuencia sus imágenes ¡se pue-
de decir tanto en una mirada, que nos lleva de la tierra 
al Cielo!, desagraviarla por el olvido en que la tienen 
algunos de sus hijos, acudir a Ella en la menor nece-
sidad, rezarle con amor el Ángelus, el Santo Rosario... 
"Entre todos los homenajes que podemos tributar a 
María afirma San Alfonso María de Ligorio, no hay nin-
guno tan grato al Corazón de nuestra Madre como el 
implorar con frecuencia su maternal protección, rogán-
dole que nos asista en todas nuestras necesidades par-

 
13 Cfr. PIO XII, Enc. Haurietis aquas, 15V1956, 21. 



11 

ticulares, como al dar o recibir un consejo, en los peli-
gros, en las tribulaciones y las tentaciones. Esta buena 
Madre nos librará ciertamente de los peligros, con sólo 
rezar la antífona Sub tuum praesidium ("Bajo tu amparo 
nos acogemos, Santa Madre de Dios..."), o el Avemaría, 
o con sólo invocar su santo nombre, que tiene un poder 
especial contra los demonios"14. Ella, como todas las 
madres, experimenta un especial gozo en atender a sus 
hijos necesitados. 

Sabemos que "después de la peregrinación de 
este destierro, nos esperan sus ojos misericordiosos y 
sus brazos, donde nos encontraremos, en lazo indiso-
luble, con el Fruto de su vientre, Jesús, que ganó la 
gloria para sí, para su Madre y para todos los hermanos 
que nos acogemos a su misericordia"15. 

Sancta Maria, Mater amabilis, ora pro eis..., ora pro me. 
Enséñame a quererte cada día un poco más. 

  

Nos dicen los Papas…  

Redemptoris Mater 23.  

Si el pasaje del Evangelio de Juan sobre el hecho 
de Caná presenta la maternidad solícita de María al 
comienzo de la actividad mesiánica de Cristo, otro 
pasaje del mismo Evangelio confirma esta maternidad 

 
14 SAN ALFONSO Mª DE LIGORIO, Las glorias de María, III, 9. 
15  L. Mª HERRAN, Nuestra Madre del Cielo, Palabra, 2ª ed., Madrid 1988, p. 102.6 de 

diciembre 



12 

de María en la economía salvífica de la gracia en su 
momento culminante, es decir cuando se realiza el 
sacrificio de la Cruz de Cristo, su misterio pascual. La 
descripción de Juan es concisa: «Junto a la cruz de Jesús 
estaban su Madre y la hermana de su madre. María, 
mujer de Cleofás, y María Magdalena. Jesús, viendo a 
su madre y junto a ella al discípulo a quien amaba, dice 
a su madre: Mujer, ahí tienes a tu hijo". Luego dice al 
discípulo: "Ahí tienes a tu madre". Y desde aquella hora 
el discípulo la acogió en su casa» (Jn 19, 25-27). 

Sin lugar a dudas se percibe en este hecho una 
expresión de la particular atención del Hijo por la 
Madre, que dejaba con tan grande dolor. Sin embargo, 
sobre el significado de esta atención el «testamento de 
la Cruz» de Cristo dice aún más. Jesús ponía en eviden-
cia un nuevo vínculo entre Madre e Hijo, del que confir-
ma solemnemente toda la verdad y realidad. Se puede 
decir que, si la maternidad de María respecto de los 
hombres ya había sido delineada precedentemente, 
ahora es precisada y establecida claramente; ella emer-
ge de la definitiva maduración del misterio pascual del 
Redentor. La Madre de Cristo, encontrándose en el 
campo directo de este misterio que abarca al hombre 
—a cada uno y a todos—, es entregada al hombre —a 
cada uno y a todos— como madre. Este hombre junto 
a la Cruz es Juan, «el discípulo que él amaba»16. Pero no 

 
16 Es conocido lo que escribe Orígenes sobre la presencia de María y de Juan en el 

Calvario: «Los Evangelios son las primicias de toda la Escritura, y el Evangelio de 
Juan es el primero de los Evangelios; ninguno puede percibir el significado si antes 
no ha posado la cabeza sobre el pecho de Jesús y no ha recibido de Jesús a María 



13 

está él solo. Siguiendo la tradición, el Concilio no duda 
en llamar a María «Madre de Cristo, madre de los hom-
bres». Pues, está «unida en la estirpe de Adán con to-
dos los hombres...; más aún, es verdaderamente madre 
de los miembros de Cristo por haber cooperado con su 
amor a que naciesen en la Iglesia los fieles»17. 

Por consiguiente, esta «nueva maternidad de 
María», engendrada por la fe, es consecuencia y fruto 
del «nuevo» amor, que maduró en ella definitivamente 
junto a la Cruz, por medio de su participación en el 
amor redentor del Hijo. 

 

SS. Benedicto XVI, 8 de diciembre de 2010 

La mirada de María es la mirada de Dios dirigida 
a cada uno de nosotros. Ella nos mira con el amor 
mismo del Padre y nos bendice. Se comporta como 
nuestra «abogada» y así la invocamos en la Salve, Regi-
na: «Advocata nostra». Aunque todos hablaran mal de 
nosotros, ella, la Madre, hablaría bien, porque su cora-
zón inmaculado está sintonizado con la misericordia de 
Dios. Ella ve así la ciudad: no como un aglomerado anó-
nimo, sino como una constelación donde Dios conoce 
a todos personalmente por su nombre, uno a uno, y 
nos llama a resplandecer con su luz. Y los que, a los ojos 

 
como Madre»: Comm. in Ioan., 1, 6: PG 14, 31; cf. S. Ambrosio, Expos. Evang. sec. 
Luc., X, 129-131: CSEL, 32/4, 504 s. 

17 CONC. VAT II. Const. dogm. Lumen gentium, 54 y 53; este último texto conciliar cita 
a S. Agustín, De Sancta Virgintitate, VI, 6: PL 40, 399. 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


14 

del mundo, son los primeros, para Dios son los últimos; 
los que son pequeños, para Dios son grandes. La Madre 
nos mira como Dios la miró a ella, joven humilde de 
Nazaret, insignificante a los ojos del mundo, pero ele-
gida y preciosa para Dios. Reconoce en cada uno la se-
mejanza con su Hijo Jesús, aunque nosotros seamos 
tan diferentes.  

¿Quién conoce mejor que ella el poder de la 
Gracia divina? ¿Quién sabe mejor que ella que nada es 
imposible a Dios, capaz incluso de sacar el bien del mal? 

Queridos hermanos y hermanas, este es el men-
saje que recibimos aquí, a los pies de María Inmacu-
lada.  Es un mensaje de confianza para cada persona de 
esta ciudad y de todo el mundo. Un mensaje de espe-
ranza que no está compuesto de palabras, sino de su 
misma historia: ella, una mujer de nuestro linaje, que 
dio a luz al Hijo de Dios y compartió toda su existencia 
con él. Y hoy nos dice: este es también tu destino, el 
vuestro, el destino de todos: ser santos como nuestro 
Padre, ser inmaculados como nuestro hermano Jesu-
cristo, ser hijos amados, todos adoptados para formar 
una gran familia, sin fronteras de nacionalidad, de 
color, de lengua, porque existe un solo Dios, Padre de 
todo hombre. 

¡Gracias, oh Madre Inmaculada, por estar con   
nosotros siempre! Vela   siempre   sobre nuestra ciudad: 
conforta a los enfermos, alienta a los jóvenes, sostén a 
las familias.  Infunde la fuerza para rechazar el mal, en 



15 

todas sus formas, y elegir el bien, incluso cuando 
cuesta e implica ir contracorriente. Danos la alegría de 
sentirnos amados por Dios, bendecidos por él, predes-
tinados a ser sus hijos. 

 

Para profundizar en la fe  

María es Madre de la Iglesia y de cada discípulo. 
 

MARÍA, MADRE DE CRISTO, MADRE DE LA IGLESIA 
 

963. Después de haber hablado del papel de la Virgen 
María en el Misterio de Cristo y del Espíritu, conviene 
considerar ahora su lugar en el Misterio de la Iglesia. 
«Se la reconoce y se la venera como verdadera Madre 
de Dios y del Redentor [...] más aún, "es verdaderamen-
te la Madre de los miembros (de Cristo) porque colabo-
ró con su amor a que nacieran en la Iglesia los creyen-
tes, miembros de aquella cabeza" (LG 53; cf. San Agus-
tín, De sancta virginitate 6,6)"». "María [...], Madre de 
Cristo, Madre de la Iglesia" (Pablo VI, Discurso a los pa-
dres conciliares al concluir la tercera sesión del Concilio 
Ecuménico, 21 de noviembre de 1964) 
 

La maternidad de María respecto de la Iglesia 
TOTALMENTE UNIDA A SU HIJO... 

 

964. El papel de María con relación a la Iglesia es 
inseparable de su unión con Cristo, deriva directamente 
de ella. "Esta unión de la Madre con el Hijo en la obra 



16 

de la salvación se manifiesta desde el momento de la 
concepción virginal de Cristo hasta su muerte" (LG 57). 
Se manifiesta particularmente en la hora de su pasión:  
«La Bienaventurada Virgen avanzó en la peregrinación 
de la fe y mantuvo fielmente la unión con su Hijo hasta 
la cruz. Allí, por voluntad de Dios, estuvo de pie, sufrió 
intensamente con su Hijo y se unió a su sacrificio con 
corazón de madre que, llena de amor, daba amorosa-
mente su consentimiento a la inmolación de su Hijo 
como víctima que Ella había engendrado. Finalmente, 
Jesucristo, agonizando en la cruz, la dio como madre al 
discípulo con estas palabras: -Mujer, ahí tienes a tu hijo 
(Jn 19, 26-27)» (LG 58).  
 
965.   Después de la Ascensión de su Hijo, María "estuvo 
presente en los comienzos de la Iglesia con sus 
oraciones" (LG 69). Reunida con los apóstoles y algunas 
mujeres, "María pedía con sus oraciones el don del 
Espíritu, que en la Anunciación la había cubierto con su 
sombra" (LG 59).  
 

 TAMBIÉN EN SU ASUNCIÓN 
 

966. "Finalmente, la Virgen Inmaculada, preservada 
inmune de toda mancha de pecado original, terminado 
el curso de su vida en la tierra, fue asunta en cuerpo y 
alma a la gloria del cielo y enaltecida por Dios como 
Reina del universo, para ser conformada más plena-
mente a su Hijo, Señor de los señores y vencedor del 
pecado y de la muerte" (LG 59; cf. Pío XII, Const. ap. 



17 

Munificentissimus Deus, 1 noviembre 1950: DS 3903). 
La Asunción de la Santísima Virgen constituye una parti-
cipación singular en la Resurrección de su Hijo y una 
anticipación de la resurrección de los demás cristianos: 
«En el parto te conservaste Virgen, en tu tránsito no de-
samparaste al mundo, oh Madre de Dios. Alcanzaste la 
fuente de la Vida porque concebiste al Dios viviente, y 
con tu intercesión salvas de la muerte nuestras almas 
(Tropario en el día de la Dormición de la Bienaventura-
da Virgen María).  
 

ELLA ES NUESTRA MADRE  
EN EL ORDEN DE LA GRACIA 

 

967.   Por su total adhesión a la voluntad del Padre, a la 
obra redentora de su Hijo, a toda moción del Espíritu 
Santo, la Virgen María es para la Iglesia el modelo de la 
fe y de la caridad. Por eso es "miembro supereminente 
y del todo singular de la Iglesia" (LG 53), incluso consti-
tuye "la figura" [typus] de la Iglesia (LG 63).  
 
968.   Pero su papel con relación a la Iglesia y a toda la 
humanidad va aún más lejos. "Colaboró de manera 
totalmente singular a la obra del Salvador por su obe-
diencia, su fe, esperanza y ardiente amor, para restable-
cer la vida sobrenatural de los hombres. Por esta razón 
es nuestra madre en el orden de la gracia" (LG 61).  
 
969. "Esta maternidad de María perdura sin cesar en la 
economía de la gracia, desde el consentimiento que dio 



18 

fielmente en la Anunciación, y que mantuvo sin vacilar 
al pie de la cruz, hasta la realización plena y definitiva 
de todos los escogidos. En efecto, con su asunción a los 
cielos, no abandonó su misión salvadora, sino que 
continúa procurándonos con su múltiple intercesión los 
dones de la salvación eterna [...] Por eso la Santísima 
Virgen es invocada en la Iglesia con los títulos de 
Abogada, Auxiliadora, Socorro, Mediadora" (LG 62).  
 
970. "La misión maternal de María para con los 
hombres de ninguna manera disminuye o hace sombra 
a la única mediación de Cristo, sino que manifiesta su 
eficacia. En efecto, todo el influjo de la Santísima Virgen 
en la salvación de los hombres [...] brota de la sobrea-
bundancia de los méritos de Cristo, se apoya en su me-
diación, depende totalmente de ella y de ella saca toda 
su eficacia" (LG 60). "Ninguna creatura puede ser pues-
ta nunca en el mismo orden con el Verbo encarnado y 
Redentor. Pero, así como en el sacerdocio de Cristo par-
ticipan de diversas maneras tanto los ministros como el 
pueblo fiel, y así como la única bondad de Dios se difun-
de realmente en las criaturas de distintas maneras, así 
también la única mediación del Redentor no excluye, 
sino que suscita en las criaturas una colaboración diver-
sa que participa de la única fuente" (LG 62). 
 
267718. Madre que intercede y ama con ternura materna. 

 

 
18 Recogido en el día primero de la novena.  



19 

2678. La piedad medieval de Occidente desarrolló la 
oración del Rosario, en sustitución popular de la Litur-
gia de las Horas. En Oriente, la forma litánica del Acá-
thistos y de la Paráclisis se ha conservado más cerca del 
oficio coral en las Iglesias bizantinas, mientras que las 
tradiciones armenia, copta y siríaca han preferido los 
himnos y los cánticos populares a la Madre de Dios. 
Pero en el Avemaría, los theotokía, los himnos de San 
Efrén o de San Gregorio de Narek, la tradición de la ora-
ción es fundamentalmente la misma.  
 
2679. María es la orante perfecta, figura de la Iglesia. 
Cuando le rezamos, nos adherimos con ella al designio 
del Padre, que envía a su Hijo para salvar a todos los 
hombres. Como el discípulo amado, acogemos en 
nuestra intimidad (cf. Jn 19, 27) a la Madre de Jesús, que 
se ha convertido en la Madre de todos los vivientes. 
Podemos orar con ella y orarle a ella. La oración de la 
Iglesia está como apoyada en la oración de María. Y con 
ella está unida en la esperanza (cf. LG 6869). 
 
267919. María es modelo de esperanza y de fe; en ella la Iglesia 

contempla la aurora de la nueva creación. 
 

Para agradar a María…  

 Párate y piensa: ¿Cuánto rezo en mi día a día? 
¿Cuánto hay de oración en mi vida? E intenta comenzar 

 
19 Recogido el día quinto de la novena.  



20 

a rezar el Rosario si todavía no lo haces… tal vez un 
misterio, por alguna intención o alguna persona que 
sepas que lo pueda necesitar.  Y si ya lo rezas, haz lo 
posible por rezarlo con algún amigo, algún familiar; en 
comunidad.  
 

Para presentar a María…  

Hoy pide especialmente por todas las familias. 
Primero por la tuya propia: esposo, esposa, hijos, 
padres, hermanos, etc… Y pide por todas las familias 
divididas, los matrimonios rotos, los que estén pasando 
por un mal momento; y por todos aquellas familias y 
matrimonios por los que nunca nadie pide.  
 

Oración final 

¡Oh, Dios!, que por la Inmaculada Concepción de la 
Virgen María preparaste a tu Hijo una digna morada, te 
rogamos que, así como la preservaste a Ella de toda 
mancha por la muerte prevista de tu mismo Hijo, así 
también nos concedas que, mediante su intercesión, 
lleguemos limpios de toda culpa a tu presencia. Por 
Jesucristo Nuestro Señor. Amén. 

En el nombre del Padre, y del Hijo ✠, y del Espíritu 
Santo. Amén. 

  



21 

 

 


